ACS

SCUOLA E LETTERATURA

Sintesi delle conferenze di giovedi 7 dicembre
e di giovedi 14 dicembre 2006

Relatori:
PAOLA MASTROCOLA, docente di Lettere — Scuola Media Superiore — scrittrice, saggista.

MASSIMO CELLERINO, DARIO SIESS, GIUSEPPE RINALDI, MICHELE MARANZANA, docenti di
Storia e Filosofia, Scuola Media Superiore.

Il primo incontro si & svolto giovedi 7 dicembre con ospite PAOLA MASTROCOLA. Di seguito
riportiamo la sintesi della conferenza redatta da Michele Maranzana.

La relatrice dichiara di aver scelto I'insegnamento per la letteratura, ma afferma anche che la
letteratura & sparita dalla scuola. Questa ¢ la tesi che cerchera di argomentare nel corso
dell’incontro. Attualmente Paola Mastrocola insegna Lettere nel biennio di un Liceo scientifico
torinese: ebbene, cid che caratterizza a suo giudizio i libri di testo di letteratura italiana del biennio &
proprio il fatto di non invogliare alla letteratura e di “ammazzarla”. Queste opere sono divise per
generi, temi e moduli, con brevi brani illustrativi relativi a ciascun tema; cid rende impossibile
all’insegnante presentare I’opera e 1’autore da cui tali brani sono stati estratti, tanto piu che il tempo
a disposizione & davvero scarso, visto che, a chi insegna letteratura italiana, viene richiesto di
insegnare anche epica, grammatica, comunicazione con la produzione di diversi tipi di testi d’uso,
cui si aggiungono, infine, le diverse “educazioni”.

Tornando alle ragioni per cui I’'insegnamento della letteratura italiana é stato cosi svilito,
occorre cercare le cause anche in una determinata temperie culturale. Una delle radici affonda
proprio nel prevalere, a partire dagli anni Settanta, di correnti critiche come lo strutturalismo, il
formalismo e la semiologia, le quali, in nome della scientificita e dell’anticrocianesimo, hanno reso
dominante nella scuola una lettura “tecnica” delle opere, che si limita solo a presupporre la
conoscenza di testi e autori e la passione per la letteratura. A cio si aggiunge il fatto che la scuola
tende a dare sempre piu spazio alle scelte individuali dei singoli insegnanti piuttosto che a un
canone, ¢ a eliminare il tema come prova che stimola capacita razionale e inventiva.

Se ci si cimenta nell’esaminare pil estesamente le cause di tutto cio, si riscontra che la vita
attuale ha degli stili di condotta troppo lontani dalla letteratura e dal suo insegnamento, in primo
luogo perché questi immergono in attivita che sottraggono il tempo necessario alla lettura
approfondita. Inoltre una mentalita fortemente utilitaristica ha ridotto drasticamente
I’insegnamento linguistico necessario all’accostamento ai testi letterari, mentre si decideva che la
letteratura non era pil accessibile ai giovani. Del resto la scuola contemporanea richiede agli
studenti di oggi virth opposte a quelle necessarie all’insegnamento della letteratura, come la
“socializzazione selvaggia”, la “coazione all’intervento”, un apprendimento misurato attraverso la
capacita di affrontare test ed essere “agili”.

Se si guarda al passato & anche possibile individuare un testo emblematico per la tendenza di
quella sinistra che “odia I’insegnamento della letteratura” e che nel nostro Paese ha parzialmente
improntato a questo la scuola: si tratta della Lettera ad una professoressa di Don Milani. In questo



libro “pieno di odio sociale” si possono trovare frasi come quella per cui occorre “scrivere solo se
c’¢ qualcosa di importante da dire e che sia utile a tutti o a molti”, oppure per cui “non c’& bisogno
di sapere se & stato Giove a partorire Minerva, o viceversa”".

A questa visione utilitaristica occorre invece - secondo la relatrice - contrapporre un altro
pensiero, ovvero che proprio il “figlio dell’operaio” ha bisogno della fantasia, dell’invenzione della
lingua, dell” “inutilita” che caratterizzano la letteratura per superare la propria condizione. La
necessita dell’insegnamento della letteratura sta in questo suo potere emancipatorio, nel fatto
che puo educare e distogliere da mondi nefasti. Questo ¢ vero per una letteratura autentica, di
grandi autori, capaci di esprimere una alterita, un punto di vista originale sul mondo, una capacita di
“mettere in crisi”.

Questa letteratura, pero, richiede tempo: come afferma Gianluigi Beccaria, “per leggere un
grande libro bisogna attuare I’indugio”. Tradotto in attivita didattica, cio richiede all’insegnante
di “non capire assieme” ai suoi allievi, di saper “tradurre” e commentare il testo, di “far innamorare
delle parole” che devono essere gradualmente “messe in rilievo” nella pagina. Tale sforzo, tuttavia,
oggi ¢ possibile a pochi, in quanto nella scuola italiana vi sono condizioni per cui “la letteratura non
c’¢ e per un po’ non ci sara piu’”.

Il secondo incontro prevedeva la partecipazione di Marco Lodoli, il quale, tuttavia, non ha potuto
essere presente per gravi problemi personali. Si ¢ tuttavia deciso di proporre ugualmente una serata
di riflessione su “Scuola e letteratura”, coinvolgendo quattro insegnanti attivi da alcuni anni
presso 1I’Associazione e promotori di un ciclo di seminari tenutisi primavera scorsa, dedicati
all’apprendimento significativo e alle prospettive didattiche nella scuola italiana di oggi, al pensiero
narrativo e al ruolo dell’affettivita nella lettura e, infine, al concetto di “canone” letterario. Proprio
sulla scia di queste proposte (lettura-letteratura) si ¢ deciso di organizzare, nell’ambito dei Giovedi
culturali, gli incontri con Mastrocola e Lodoli. La serata del 7 dicembre si ¢ cosi articolata
attraverso gli interventi di Massimo Cellerino, Dario Siess, Giuseppe Rinaldi e Michele Maranzana.

Il primo a prendere la parola ¢ stato MASSIMO CELLERINO, il quale ha svolto alcune considerazioni
sul canone letterario in una societa multiculturale e globalizzata.

Negli Stati Uniti tremila college, a livello undergraduate, sono i luoghi della formazione di
quella che si chiamava un tempo ‘“cultura generale”, cui i giovani arrivano quasi completamente
digiuni di conoscenze storiche, letterarie, artistiche. Qui avviene la formazione culturale vera e
propria in attesa di proseguire gli studi verso un diploma specialistico. A questo livello si ¢
scatenato negli anni Ottanta il dibattito prima e la contestazione poi sui programmi dei corsi
complementari di cultura generale: la contestazione parte dagli atenei della costa occidentale, dove
¢ maggiore la presenza di studenti di origine e provenienza asiatica e ispanica; quasi
immediatamente quella contestazione si fonde con analoghe richieste di “riconoscimento”
dell’identita e della “differenza” (etnica, sessuale, di genere...) provenienti da neri (afro-americani),
nonché da gruppi femministi e movimenti per la difesa dei diritti degli omosessuali. Comune a tutte
queste rivendicazioni ¢ la contestazione dei programmi di studio offerti dalle universita,
accusati di essere sbilanciati in favore di quello che viene definito il “‘canone occidentale”,
descritto come un elenco di opere scritte per lo pit da maschi bianchi borghesi o comunque
opere scritte da privilegiati, che hanno oscurato (quando non deliberatamente represso) le voci
delle minoranze oppresse (schiavi o loro discendenti, donne, immigrati ecc.), precludendo loro il
giusto riconoscimento sociale e artistico.

La vicenda americana ¢ utile perché, ancora una volta, mette in scena tensioni e
contraddizioni che sono poi arrivate anche qui da noi, o comunque evidenzia un fenomeno con cui,
sebbene in forme apparentemente diverse, dobbiamo fare i conti. Si pud esprimere cosi: una volta

* La critica della relatrice al libro di don Milani ha pero incontrato il dissenso di una parte del pubblico, e ha
suscitato una vivace discussione in fase di dibattito. E stato infine riconosciuto lo straordinario valore di quel
testo, che deve tuttavia essere contestualizzato e che forse non puo dare risposte pienamente adeguate ai
problemi dei nostri giorni.



che P’esperienza della societa globale (non solo a causa dell’ampliamento della nostra sfera di
esperienza, non solo a causa della pluralita dei “modi di vita” e delle culture, quindi della relativita
dei giudizi di valore, ma anche a causa dell’impossibilita della difesa istituzionale di paradigmi
consolidati) ci induce a mettere in discussione 1’idea di una gerarchia definitiva e
universalmente accettata di valori letterari e artistici, si finisce quasi inevitabilmente per
buttare a mare I’idea stessa di valore estetico, letterario e artistico: bello € cio che piace nelle
diverse culture. Si rischia cioe di concludere che, in fondo, non c’¢ grande differenza fra
Shakespeare e Alice Walker, o tra Poe e Dan Brown, o fra Manzoni e Pietrangelo Buttafuoco, fra
Calvino e Alessandro Baricco. Pill in generale, e venendo al problema che ci interessa qui, abbiamo
ancora validi motivi per impegnare gli studenti nella (alla) lettura dei Promessi sposi e della Divina
commedia, e delle Affinita elettive e di Re Lear, oppure dobbiamo dar loro ascolto e lasciar perdere i
“classici” per concentrarci invece sulla lettura di opere meno impegnative quali quelle di Dan
Brown e Stephen King?

Il celebre critico letterario di Yale Harold Bloom si & concentrato in particolare sul
significato di “canone” e “canonico”. Che cosa rende canonici ’autore e le opere? Per Bloom ¢&
“la singolarita, un tipo di originalita che non puo essere assimilata, o alla quale ci abituiamo tanto
da cessare di considerarla singolare”: le opere che esibiscono tale singolarita, sebbene in modo
diverso, vanno da Dante a Beckett, passando per Chaucer, Cervantes, Montaigne, Shakespeare,
Goethe, Wordsworth, Dickens, Tolstoj, Joyce, Proust (nonché Borges, Whitman, E. Dickinson, V.
Woolf, e altri).

Bloom insiste sul fatto che il canone non contiene valori morali (la letteratura non rende
buone persone, né buoni cittadini) né programmi di trasformazione sociale (come scrisse Oscar
Wilde, I’arte & del tutto inutile). I libri canonici si segnalano per la loro singolarita, cio¢ una forma
peculiare di originalita che 1li distacca dalla tradizione: il canone e composto da opere che
“vincono” la competizione con le altre opere e se ne distaccano superando in grandezza e
originalita le opere precedenti.

Il canone non fu inventato dagli ebrei, “i quali intendevano per scritti canonici quelli che
profanavano le mani che li toccavano, probabilmente perché mani mortali non erano adatte a tenere
scritti sacri”’; fu forse Dante a inventare il moderno concetto di canonico, nel senso della
consapevolezza di essere poeta, quindi di poter distribuire fama e immortalita. Un’opera irrompe
dentro il canone solo per “forza estetica”’, che “consiste primariamente di un amalgama:
padronanza del linguaggio figurativo, originalita, capacita cognitiva, sapere, esuberanza
espressiva”. Naturalmente il canone non € un’entita stabile, nessuno ha I’autorita di dire che cosa
sia, certo non un elenco di feticci o merci: ¢ una sorta di elenco dei superstiti della lotta (durata
3.000 anni) delle opere fra loro per conseguire I’immortalita, una lotta svoltasi “nel lettore, nel
linguaggio, nell’aula scolastica, in discussioni nell’ambito di una societa”.

Un altro interessante punto di vista sulla questione del canone ¢ quello espresso da Richard
Rorty nel saggio “The Inspirational Value of Great Works of Literature” (1995), dedicato alla
constatazione delle trasformazioni intervenute negli studi letterari e filosofici in USA negli ultimi
decenni. I nuovi accademici (nei dipartimenti di letteratura e nei dipartimenti di filosofia) avrebbero
imparato a sostituire I’ammirazione e la meraviglia di fronte alle grandi opere con la teorizzazione
della conoscenza. Come dire che i giovani letterati possono spiegare tutto ma idolatrare nulla.
Analogamente, la filosofia analitica ¢ divenuta “secca” e antiromantica: attrae ancora cervelli
brillanti, ma si occupa di risolvere problemi che i non-filosofi non riconoscono come problemi,
perché non sono riconducibili a nulla al di fuori della disciplina. Insomma, la vittoria del
positivismo logico ha privato la filosofia di ispirazione e sentimento, lasciando solo competenza
professionale e sofisticatezza intellettuale. Manca dunque alla filosofia, come alla critica letteraria
di oggi, la capacita di riconoscere (di apprezzare e valorizzare) il “valore di ispirazione”
(inspirational value) che le grandi opere possono offrire.

Secondo Rorty una disciplina umanistica deve produrre sia opere che ispirano sia opere che
contestualizzano, e quindi smontano le ispiratrici. Il rischio oggi ¢ che la naturale tendenza delle
discipline alla professionalizzazione e accademizzazione privilegi il talento per I’analisi e il
problem-solving anziché l’immaginazione, sostituisca I’entusiasmo con un sapere asciutto e



sardonico. Se sara cosi, I’educazione umanistica non sara piu il rifugio degli entusiasti ma diventera
solo la porta d’ingresso per I’ammissione alla classe dirigente. Conclude con un accenno alle grandi
opere letterarie in senso ‘“pragmatista-funzionalista”. I canoni sono temporanei, ma ci sono
“grandi opere”, e sono grandi perché hanno ispirato molti lettori (non: hanno ispirato molti
lettori perché sono grandi). La ragione principale per stilare un canone ¢ di poter offrire ai giovani
suggerimenti su dove trovare ispirazione, sentimento e speranza (e cid cambia con il variare della
situazione storica e personale dei lettori). La letteratura non ha nulla a che vedere con ’eternita
e la conoscenza, ma con il futuro e la speranza: la letteratura, e la filosofia che offre
eccitazione e speranza, offrono utopie romantiche di un futuro che non puo essere modellato
né sul passato né sull’eterno, parlano della possibilita di felicita e concepiscono la bellezza
come la promessa della felicita.

Dopo Cellerino, ha preso quindi la parola DARIO SIESS, il quale si & soffermato su due accezioni del
“classico” e del “canone” e su due accezioni dell’insegnamento.

Definire cio che ¢ classico, e quindi il canone di una tradizione culturale, investe il problema
generale di cio che ¢ insegnabile. Si possono individuare due modi alternativi di concepire un
canone culturale: un approccio definibile “solare” vede il canone come manifestazione di una
storia della cultura pressoché unitaria (“spirito universale” hegeliano) che attinge momenti
“assoluti”. Questi sono i “classici” del pensiero: in quanto “assoluti” trascendono la varieta della
storia, delle etnie, degli stili. Un approccio definibile invece ‘“crepuscolare” opera una
“trasvalutazione dei valori” (Nietzsche) e dice pressappoco: non continua a piacerci Shakespeare
perché ¢ “universale”, ma lo consideriamo ‘“universale” (classico) perché piace alla nostra
generazione, forma di vita ecc.

Simmetricamente puo essere inteso l'insegnamento. Forte di un sapere “universale”
(oggettivo) che incorpora valori altrettanto universali, lo “trasmetto” alla nuova generazione, che
viene cosi “istruita” a quel canone; viceversa, non credendo nel carattere oggettivo del mio sapere,
dubito che gli studenti possano capirlo e crederci.

Il paradosso dell’insegnamento consiste nel fatto che, da un lato non possiamo non credere
nel valore di testi classici (e nella riproduzione e crescita del sapere), perché ogni scetticismo si
contraddice, mentre, dall’altro, non ci fidiamo pit completamente della nostra memoria e
dell’assunto che cio che ha valore (vita) per noi valga anche per lo studente (crisi della “presunzione
d’innocenza” dell’insegnante e del suo canone).

Una costante tematica che compare come ossessione privata nella scrittura di Primo Levi ¢
proprio la paura di raccontare la propria esperienza, di non essere creduto e nemmeno ascoltato; ma
non per demerito di un pubblico distratto ma perché non possiamo fidarci della nostra memoria.
Come ¢ possibile la riproducibilita del sapere (la memoria collettiva) da generazione in
generazione? Come facciamo a sapere ci0 che dobbiamo “salvare” (e canonizzare), e quindi
trasmettere-tramandare? E i testi “sommersi”, scartati e respinti nella zona dell’oblio culturale?

La didattica vive oggi una fase di scienza “rivoluzionaria”: non sappiamo dove fermarci, non
abbiamo ancora consolidato una nuova memoria € un nuovo canone. E se non esistessero testi
esemplari? Se non fossero pit importanti le operazioni che facciamo sui testi che i testi stessi? Se a
questa stregua la decodificazione di un giallo equivalesse all’analisi stilistica dei Promessi Sposi (o
potesse essere confrontata con)? Se al di la dei testi valessero gli strumenti che impariamo a
utilizzare? Possiamo in questa ottica rileggere i classici della tradizione in chiave comparativa e
attualizzante? Possiamo concepire il classico non come qualcosa di fondato una volta per tutte, ma
che si modifica a seconda del punto di vista da cui s’interroga la tradizione?

Per concludere, una citazione: “Qualcuno potra obiettare che piu l’opera tende alla
moltiplicazione dei possibili, pit s’allontana da quell’unicum che & il self di chi scrive, la sincerita
interiore, la scoperta della propria verita. Al contrario, rispondo, chi siamo noi, chi ¢ ciascuno di noi
se non una combinatoria d’esperienze, d’informazioni, di letture, d’immaginazioni? Ogni vita ¢ una
biblioteca” (I. Calvino, Lezioni americane).



GIUSEPPE RINALDI ha invece affrontato — non dal punto di vista della critica letteraria, bensi dal
punto di vista delle scienze dell’educazione — 1’argomento: “In che senso la letteratura puo avere
un valore educativo cui e difficile rinunciare”? Nonostante I’ampia diffusione dell’insegnamento
letterario nel nostro Paese, si tratta di un tema poco riflettuto e poco esplicitato.

La scelta di insegnare la letteratura nelle scuole ¢ stata storicamente connessa, pill 0 meno
consapevolmente, alla formazione degli Stati nazionali e al conseguente sviluppo dell’ideologia
nazionalistica. L’insegnamento letterario nel nostro Paese ¢ stato sempre considerato come un
elemento fondamentale per la formazione dell’identita nazionale. Oggi, in piena globalizzazione,
nel momento in cui le identita nazionali vengono marcatamente rimescolate e nel momento in cui si
pone con forza il problema della convivenza di una molteplicita di culture, non si puo fare a meno
di domandarsi quale senso abbia ancora I’insegnamento letterario, oppure di domandarsi se esso
non debba essere considerato un mero residuo del passato. La sempre minore popolarita di cui la
letteratura gode tra i giovani sembra porre addirittura il problema di una sua sostituzione con altri
linguaggi piu graditi, piacevoli e immediati.

Se ¢ vero che dalla nostra scuola “la letteratura ¢ sparita” e che ‘“abbiamo ucciso la
letteratura”, come ha sostenuto Paola Mastrocola nel suo intervento, allora dovremmo almeno
cercare di comprendere bene ’entita del disastro compiuto (ammesso che di cio si tratti) e cercare di
capire se non vi si possa porre un qualche rimedio. Se non ci si vuole rassegnare alla morte della
letteratura nella scuola, si tratta evidentemente di andare oltre gli obiettivi tradizionali, alla volta
dell’individuazione di un nuovo ruolo per la letteratura nell’ambito educativo.

La tesi che verra sostenuta ¢ la seguente: “La letteratura (ovvero la pratica letteraria)
da considerarsi come uno strumento importante per lo sviluppo dell’identita individuale.
Togliere (o diminuire) la letteratura nell’ambito dell'insegnamento significa diminuire la
possibilita di uno sviluppo compiuto dell’identita individuale dei nostri allievi”.

La connessione tra la letteratura e lo sviluppo dell’identita individuale colloca dunque il
nostro discorso nel contesto di una delle questioni educative pit discusse dall’opinione pubblica
negli ultimi tempi. E un dato di fatto la crescita dell’allarme sociale proprio intorno ai temi e ai
problemi dell’identita dei giovani. Mai come in questo periodo si sono registrati gravi fatti di
cronaca come bullismo, suicidi, criminalita giovanile, anomia, smarrimento dei valori, adesione a
valori effimeri, insensibilita emotiva, insensibilita morale. Non & impossibile, allora, che una
riflessione intorno al ruolo della letteratura nell’educazione ci porti anche a individuare qualche
strategia didattica utile a contrastare questo disagio diffuso.

Prima di procedere, occorrera fornire una definizione minima dell’identitd. Per
esemplificare, gli psicologi conoscono un test che si intitola “Chi sono i0?”. Consiste nell’invitare
I’intervistato a comporre un breve scritto, cercando di sintetizzare, appunto, i tratti fondamentali
della propria identita. L’identita dunque € un costrutto artificiale (risiede nella mente, traducibile
in forma narrativa, alimentato dalla memoria), fluido e mutevole, attraverso il quale noi
provvediamo a rappresentare noi stessi (ci0 avviene principalmente grazie alla riflessivita che &
la caratteristica unica dell’animale uomo). Si tratta di un costrutto costituito di elementi assai
numerosi ed eterogenei: emozioni, immagini, credenze, memorie, valori, narrazioni, argomentazioni
razionali. Questi elementi vengono via via accumulati attraverso [’esperienza. Il problema
principale che si incontra nella strutturazione dell’identita ¢ il seguente: come si tengono insieme,
nel costrutto identitario, i materiali eterogenei, talvolta contradditori di cui I’identita stessa e
composta? La domanda ¢ rilevante, poiché l'identitd, per quanto fluida e mutevole, deve
comunque risultare come un costrutto dotato di un minimo di stabilita e di coerenza. Dal successo
(o meno) dell’operazione di strutturazione identitaria derivano 1’equilibrio interiore, 1’autonomia
morale, la capacita di interagire con successo con il proprio ambiente e con la cultura.

L’identita si costruisce in gran parte grazie al linguaggio, facolta che permette di
costruire dei modelli della realta assai efficaci ed efficienti. Il linguaggio, attraverso la
concettualizzazione, ci permette di astrarre dall’infinita di particolari provenienti dalla informazione
sensoriale e di concentrarci su cio che ¢ rilevante per noi. Oltre ai modelli del mondo esterno,
diventiamo anche in grado di costruire dei modelli del nostro mondo interiore, che possiamo cosi
utilizzare per dirigere il nostro comportamento. Questi modelli interiori vengono in gran parte



prodotti grazie allo sviluppo di una particolare funzione di autocoscienza che gli psicologi
chiamano inner speech. L’uomo — ¢ stato detto — ¢ la “scimmia che si parla”. Ma come e possibile,
attraverso il linguaggio, unificare e conferire ordine a tutti i molteplici contenuti
dell’esperienza internalizzata? Cio avviene in modo particolare attraverso la funzione
simbolica, la capacita di operare attraverso simboli. Simbolo, nella nostra accezione, & diverso
da segno; si puo sostenere che il simbolo costituisca un particolare tipo di segno. Come ¢ noto,
I’etimologia stessa della parola “simbolo” evidenzia la capacita del simbolo di istituire delle
connessioni. Gli antichi chiamavano simbolo la pratica di impiegare, come elemento di
riconoscimento, le due parti derivanti da un oggetto spezzato in due; solitamente si trattava di una
moneta. I due pezzi separati potevano essere utilizzati per il riconoscimento e quindi, appunto, per
ristabilire una connessione. Il simbolo, quindi, ¢ una funzione semiotica capace di stabilire una
connessione tra elementi disparati. Non si tratta tuttavia di una connessione perfettamente logica, si
tratta piuttosto di una connessione vaga, imprecisa, riassuntiva. Una connessione capace di unificare
cose assai diverse in sintesi sempre piu ardite. In sostanza si puo sostenere che il simbolo non sia
principalmente denotativo, bensi fondamentalmente connotativo.

Il simbolo prodotto e identificato si presta facilmente a essere caricato di emotivita e, nello
stesso tempo, a essere raccontato verbalmente oppure, all’occorrenza, analizzato in termini
razionali. E probabile che, per queste sue caratteristiche, la funzione simbolica sia in grado di
costituire la struttura connettiva dell’identita. L’intreccio dei simboli pud ben rappresentare in
forma sintetica il nucleo della nostra identita, il nucleo attraverso il quale noi, come soggetti,
diventiamo in grado di riferirci a noi stessi (seppure in modo non completo, vago e impreciso, come
¢ caratteristica dei simboli stessi). L’identita, cosi costruita, pud agevolmente svolgere la funzione
di tramite tra le dinamiche del corpo e le istituzioni della cultura: la cultura in termini simbolici
opera un monitoraggio del corpo e il corpo si esprime (organizza le proprie dinamiche, la propria
pratica) attraverso gli strumenti simbolici della cultura.

Naturalmente questa natura dell’identita fa si che essa sia artificiale, precaria, soggetta a
continue trasformazioni. Tuttavia I’identita, cosi concepita, non si riduce semplicemente a una
somma di elementi sparsi, ma, grazie alla funzione simbolica, pud assumere una struttura pitt o
meno precisa, pill 0 meno connessa, pill 0 meno ricca ed elaborata. Sul piano formale, sul piano
della loro strutturazione interna, non tutte le identita dunque si equivalgono. E stata sviluppata
un’ampia letteratura proprio intorno alle patologie dell’identita.

Non ci resta ora che sviluppare 1’ultimo passo, e collegare lo sviluppo dell’identita con la
letteratura. Se diamo uno sguardo al dominio della cultura, i campi dove principalmente opera il
simbolo (secondo la definizione proposta) sono il mito, la memoria, le forme di arte e la
letteratura in particolare. Possiamo anche trovare molti sviluppi simbolici nel campo della
religione o della politica. Perché la letteratura e particolarmente importante? Perché e
strettamente connessa con il linguaggio, con I’oralita e la scrittura, con I’alfabeto e la stampa.
Perché ¢ indirettamente connessa anche con i linguaggi formalizzati piu astratti (logica, matematica,
scienze), pitt denotativi, dove abbiamo un minor potere di sintesi, dove prevale 1’analisi.

La letteratura viene cosi a trovarsi in una collocazione privilegiata, assai prossima a
quell’area della autocoscienza dove, grazie all’inner speech, ciascuno di noi ha occasione di
elaborare e rielaborare continuamente la sintesi intorno a se stesso. La letteratura offre cosi un
repertorio inesauribile di materiali simbolici, di semilavorati, che possiamo utilizzare liberamente
per realizzare la nostra costruzione personale, per realizzare quel tramite indispensabile tra le nostre
emozioni di base e il mondo della cultura piu vasta.

Gli psicologi ci avvertono che, nell’ambito dello sviluppo, i giovani incontrano molte
difficolta nel rivolgersi ai linguaggi formalizzati se non hanno ancora sviluppato un nucleo
identitario ben definito, se non hanno risolto le loro dinamiche interne, se non hanno trovato un
equilibrio tra le loro emozioni e il loro linguaggio interiore. Coloro che si perdono per strada nella
costruzione dell’identita si rinchiudono sui loro problemi e rifiutano un approccio razionale con il
mondo esterno.

Ma, ci si pud domandare, perché proprio la letteratura? Perché non ricorrere ad altri
linguaggi di massa, decisamente pill semplici, pit piacevoli e popolari (la pulp fiction, il linguaggio

6



degli sSMs, il linguaggio giovanile, oppure anche il linguaggio della musica, oppure quello delle
immagini)? La risposta & implicita nelle analisi che abbiamo presentato. Perché la letteratura e
piu ricca, elaborata e complessa. La letteratura rappresenta un repertorio unico di simboli
che possiamo interiorizzare ed esteriorizzare continuamente, producendo l’integrazione
continua della nostra identita, del nostro corpo con la nostra interiorita con la cultura nella
quale ci stiamo costituendo. In particolare i “classici” — come ¢ stato detto — sono quei testi che
hanno proprio la caratteristica di possedere una ricchezza oltre il tempo, per cui ci permettono
diverse e successive letture, in tempi diversi della nostra vita. Invece la cultura semplificata,
immediatamente utile, tecnica (per intenderci, le tre “i” intorno alle quali ci si € spesso soffermati)
non fornisce questa ricchezza. Potra forse essere utile ad avere qualche successo immediato, ma
sara meno utile per la formazione interiore.

Possiamo trarre, da quanto sviluppato finora, alcune considerazioni applicative in ambito
educativo scolastico. La cultura letteraria di cui abbiamo principalmente bisogno nella scuola non
puo essere quella dello strutturalismo (che, in pieno accordo con Mastrocola, & troppo specialistica e
quindi poco utile per chi si trova ad affrontare un percorso di auto formazione). E poi vero che la
cultura letteraria ¢ per molti aspetti difficile, legata alla cultura legittima (e quindi lontana dalla
cultura spontanea popolare o di massa) — la cultura che il Gianni della Lettera a una professoressa
odiava. Tuttavia in questa complessita e difficoltd sta proprio il valore di effettiva palestra di
formazione che la letteratura pud avere (qui si apre il problema del canone e il problema della
motivazione). La cultura letteraria, inoltre, & forse legata al modello gentiliano, soprattutto per quel
che concerne il tipo ideale della persona colta, ma non & certamente legata alla pratica scolastica
della scuola di Gentile: la letteratura, come fonte autentica di formazione dell’identita, era gia stata
uccisa dalla scuola gentiliana, con il nozionismo, la retorica, 1I’indottrinamento ideologico. Infine, la
scuola di massa non sembra abbia saputo evidentemente usare il potere della letteratura in funzione
formatrice; ha preferito nascondersi dietro le schede, le analisi del testo, oppure dietro al vecchio
nozionismo. Cid pone con forza il problema dell’identita dei professori, della loro formazione.

In conclusione, lo sviluppo dell’identita personale necessita di una frequentazione
narrativa e simbolica che sia la piu ricca e qualificata possibile. La letteratura possiede
sicuramente le migliori risorse che possano essere utilizzate in termini formativi per lo sviluppo
dell’identita personale. Purché non venga burocratizzata e tecnicizzata e purché la si insegni con la
consapevolezza e la competenza necessarie.

MICHELE MARANZANA, che ha preso la parola per ultimo, si & soffermato sulla letteratura come
formazione. Forse ¢ utile, se si vuole riflettere sulla letteratura nella formazione scolastica, fare
alcune riflessioni sul concetto di formazione stessa. A questo riguardo la formazione scolastica ha
alle spalle alcune grandi idee sul significato della formazione, che sono consistentemente influenti,
sebbene in modo spesso inconscio, sulle maniere in cui la pratica formativa viene concretamente
realizzata.

Nella formazione & spesso implicita un’idea di disciplinamento. In questo senso ¢
opinione diffusa che sia importante, per il soggetto in formazione, essere avviato a pratiche dove &
centrale ’'uso di procedure rigorose, di concentrazione e sistematicita nell’operare. Chi si impegna
in questa “disciplina”, quale che ne sia il contenuto specifico, si ritiene, acquisisce una crescita e
una maturazione generale sul piano del carattere e della capacita di lavorare per obiettivi precisi.
L’apprendimento della matematica, di metodi rigorosi di traduzione o di analisi letteraria, di
tecniche per operare in laboratorio, per suonare uno strumento con impostazione classica o per
realizzare attivita artigianali di precisione rientrano in questa tipologia, anche se ovviamente essa
non esaurisce le loro potenzialita formative. Vi ¢ poi I’idea della formazione come inculturazione
o trasmissione di cultura, intesa come insegnamento al singolo delle pratiche e delle concezioni di
una comunita di appartenenza. In questa idea sono presenti operazioni finalizzate alla costituzione
di una identita culturale e di una piena socializzazione alle regole, ai saperi e ai valori della societa
cui si ritiene il soggetto appartenga. Infine viene I’idea della formazione come ascolto e cura del
soggetto. Quest’ultima idea presuppone che siano formative le attivita in cui i bisogni del soggetto



vengono identificati, accolti e accompagnati nella direzione di una crescita. Lo scopo di tale crescita
¢ I’autonomia del soggetto nella costruzione e nella cura di sé.

Ovviamente tutte e tre le formazioni hanno pieno diritto di cittadinanza nella scuola e sono
in genere in essa compresenti, manifestandosi tuttavia in termini di prevalenza dell’una o dell’altra.
Se ora proviamo a concentrarci sulla questione dell’insegnamento della letteratura, notiamo che
ciascuna di esse presenta vincoli notevolmente diversi per questa attivita.

Una prima constatazione ¢ che la prima idea di formazione, ovvero il disciplinamento, ¢ del
tutto indifferente ai contenuti letterari che si decidono di insegnare. Per intenderci: se credo che
I’insegnamento della letteratura sia formativo come disciplinamento, il criterio di selezione dei
contenuti di ci0 che insegno potra essere orientato da diversi livelli di complessita, oppure dal tipo
di abilita che possono implicitamente attivare, non certo dal dibattito sull’importanza culturale
dell’uno o dell’altro. Questo approccio, dunque, ¢ estraneo a questioni quali quella del canone
letterario e del suo spazio nell’insegnamento. Opposta ¢ la questione se ci rivolgiamo all’idea della
formazione come trasmissione di cultura. Le componenti socializzanti e identitarie di questa
concezione rendono indispensabile che ci si interroghi su cosa deve essere insegnato e come, se
vogliamo che il soggetto in formazione venga efficacemente inserito nella comunita culturale di cui
vogliamo faccia parte. In questo contesto, dunque, hanno piena validita le questioni relative al
canone, ai contenuti e a una loro eventuale gerarchia. Nel caso della formazione come ascolto,
invece, la questione non ¢ piu quella di individuare i contenuti indispensabili, quanto il ruolo
della letteratura in una relazione improntata alla cura e alla crescita. Tale centralita della
relazione diviene anzi il criterio cruciale per la scelta dei contenuti e dei metodi dell’insegnamento
letterario. In una simile idea di formazione 1’insegnante si deve anzitutto “mettere in ascolto” della
classe con cui si trova ad operare. E soltanto da questo ascolto che pud scaturire la possibilita di
servirsi di testi letterari come elemento in gioco per la crescita di un gruppo di studenti. Cio,
tuttavia, si puo verificare solo con certe modalita e condizioni. Le condizioni sono anzitutto che i
testi che verranno affrontati siano significativi: ma in questo caso ‘“‘significativi” & espressione
relativa solo a coloro che sono coinvolti direttamente nel processo formativo; quindi per guell’
insegnante, per quegli studenti, in quella situazione. Ci0 significa che nessuno puo decidere a priori
quali testi verranno affrontati in classe. Tale scelta, infatti, pud essere compiuta dall’insegnante solo
dopo avere costruito una relazione di ascolto verso il gruppo e i bisogni collettivi e individuali. Sara
I’insegnante, dunque, a decidere contestualmente quali opere e autori mettere in gioco, con 1’onere
di istituire condizioni in cui gli studenti possano sviluppare nei confronti di tali autori e operare
esperienze di riconoscimento e significato.

Per dirlo piu semplicemente: se io decido che un certo testo puo avere davvero qualcosa di
sensato rispetto alle domande legittime dei miei studenti su di sé e sul mondo, devo creare
condizioni perché essi possano davvero esperire tale efficacia. Questa, tuttavia, € una scommessa
educativa: non & detto, infatti, che tale operazione sia coronata dal successo, che chi mi sta di fronte
riconosca quel libro e quelle parole come degni di ascolto e interesse. Se cio non accade, la mia
azione educativa si svuota di valore ed efficacia. Peraltro, io ritengo tale scacco inevitabile se non
avro curato, come condizione preliminare, che cio che andro a proporre sia a sua volta qualcosa che
appartiene alla mia cultura personale, che ha per me, per dirla con Vico, “senso e passione”. In tal
caso, infatti, penso che venga a mancare una condizione relazionale di “contagio” indispensabile
(anche se non necessariamente sufficiente) a far sviluppare verso una certa produzione letteraria
riconoscimento e appartenenza. Quando invece questa condizione & presente, sara con una modalita
di laboratorio di lettura e discussione che il testo verra affrontato e condiviso con la classe. E con
questa condizione, che pud anche avere la forma di “commento al testo”, purché cid avvenga in
modo partecipato, con il coinvolgimento del gruppo e dei singoli, mai posti nella condizione di
semplici recettori passivi, che si cerchera la costruzione di significati personali e condivisi. Quando
tale effetto si realizza, possiamo dire di avere forse raggiunto un importante obiettivo: quello di fare
in modo che la lettura di testi letterari fornisca un repertorio di simboli e un alfabeto emozionale in
cui chi cresce puo trovare significati per raccontare la propria vita.



